
HLP cartes Terminale 

 

Fiches EDUCATION 

 

François Rabelais, Pantagruel, 1532. 
 

 

François Rabelais, Gargantua, 1534, Chapitre XXIII. 

 

 

François Rabelais (1494-1553), figure majeure de l’humanisme, propose 

dans Pantagruel (1532) et Gargantua (1534) une réflexion novatrice sur 

l’éducation conçue comme émancipation et transmission. Il rompt avec 

l’héritage médiéval pour valoriser un savoir encyclopédique (langues, 

sciences, droit, médecine, musique) associé aux compétences physiques et 

sociales, car l’idéal humaniste est celui d’un esprit cultivé dans un corps 

sain. L’apprentissage, intégré à la vie quotidienne, repose sur la vertu, le 

débat, l’émulation et l’échange : le savoir ne vaut que s’il rend l’homme 

meilleur et plus apte à vivre en société. Par une écriture à la fois comique, 

foisonnante et érudite, mêlant références savantes, satire et invention 

verbale, Rabelais argumente en faveur d’une éducation totale, joyeuse et 

libératrice, inscrivant son projet dans l’idéal humaniste de dignité et de 

perfectibilité de l’homme. 

 

 

Michel de Montaigne, Les Essais, I, « De l’institution des enfants » 

(chapitre 26) 1572 

 

Michel de Montaigne (1533-1592), dans les Essais, inscrit sa réflexion sur 
l’éducation dans le projet humaniste d’émancipation et de transmission. Il 

critique l’enseignement médiéval, réduit à un gavage de connaissances 

mécaniques, et valorise une éducation fondée sur l’exercice de la raison et 

de la compréhension. Inspiré des modèles antiques (Socrate, Platon), il 

promeut un savoir vivant, utile pour la conduite de l’existence, lié à 

l’expérience et à la formation d’un jugement autonome. L’éducateur doit 

éveiller la curiosité, donner le goût d’apprendre et laisser l’élève développer 



sa pensée. Sur le plan littéraire, Montaigne adopte un style digressif, 

personnel et réflexif, mêlant anecdotes, citations et métaphores (comme 

celle de l’« entonnoir »), ce qui lui permet d’argumenter par l’exemple et de 

figurer une pensée en mouvement, accessible et profondément humaine. 

 

 

Jean-Jacques ROUSSEAU, L’Émile ou L’Éducation, livre II, 1762  
Émile ou l’éducation, livre II, 1762, Jean-Jacques Rousseau 

 

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), dans Émile ou De l’éducation (1762, livre 

II), inscrit son projet dans la philosophie des Lumières en pensant l’éducation 

comme moyen d’émancipation. Il rejette l’autorité et la contrainte pour valoriser 

l’expérience directe, l’essai et l’erreur, qui permettent à l’enfant de devenir 

autonome et de ne plus dépendre d’autrui. La nature est guide : l’apprentissage 

se fait par la liberté, le jeu, la découverte joyeuse du monde. Rousseau reconnaît 

la dignité de l’enfant comme individu à part entière, dont il faut respecter le 

rythme et les besoins. Sur le plan littéraire, il écrit dans une langue claire et 

imagée, mêlant exemples concrets (comme l’enfant qui apprend à marcher en 

tombant) et réflexions philosophiques, ce qui lui permet d’argumenter de façon 

vivante et persuasive, fidèle à l’esprit des Lumières qui allie raison et expérience 

sensible. 

 

Choderlos de Laclos, Les Liaisons dangereuses, 1782 (lettre 81) 
 

Choderlos de Laclos (1741-1803), dans la lettre 81 des Liaisons dangereuses 

(1782), interroge l’éducation à travers le prisme de l’inégalité entre hommes et 

femmes. La marquise de Merteuil y révèle comment, privée d’une véritable 

éducation intellectuelle comme la plupart des femmes de son temps, elle a dû 

inventer seule sa propre formation. Elle décrit un « système » fondé sur 

l’observation, la ruse et la dissimulation, qui lui permet de conquérir une 

autonomie et de résister à la domination masculine. L’éducation apparaît ainsi non 



comme un idéal partagé, mais comme un instrument d’émancipation individuelle, 

arrachée dans un contexte d’exclusion. 

Laclos donne voix à une figure féminine puissante et paradoxale : la rigueur de 

son raisonnement et la maîtrise de son style confèrent une autorité nouvelle à la 

parole féminine, tout en brouillant les frontières entre confession intime, 

manifeste féministe avant l’heure et fiction romanesque. La polyphonie 

épistolaire permet ainsi de faire entendre une critique implicite de la société 

patriarcale et des limites de l’idéal éducatif des Lumières. 

 

 

Honoré de Balzac, Louis Lambert, 1832. 
 

Honoré de Balzac (1799-1850), dans Louis Lambert (1832), propose une 
réflexion critique sur l’éducation. À travers le destin de Lambert et du 

narrateur, il dénonce un système scolaire qui étouffe au lieu de libérer : les 

élèves y sont réduits à la passivité, abrutis par la répétition mécanique, 

punis plutôt qu’encouragés. L’école apparaît comme une véritable prison où 

règnent discipline et violence, empêchant tout épanouissement intellectuel ou 

moral. Face à cet enfermement, l’évasion par la rêverie, la lecture et 

l’amitié devient une nécessité, esquissant une conception plus émancipatrice 

du savoir. 

Balzac mêle souvenir autobiographique et critique générale : il passe du 

récit personnel au constat polémique, utilisant l’ironie, les métaphores 

carcérales et le registre pathétique. L’éducation apparaît alors non comme 

transmission stérile mais comme apprentissage vivant, qui devrait nourrir 

l’esprit et la sensibilité au lieu de les briser. Ainsi, Louis Lambert illustre 
une critique vigoureuse d’une éducation figée et autoritaire, au profit d’un 

idéal d’émancipation et de développement intégral de l’individu. 

 

Victor Hugo, Les Contemplations, I, « A propos d’Horace » (1856) 

 



Hugo, « A propos d’Horace » et Victor Hugo, Les Quatre Vents de l’esprit, 
1881. 

 

​
Victor Hugo (1802-1885), écrivain et penseur engagé du XIXᵉ siècle, fait 
de l’éducation un levier d’émancipation et de transformation sociale. Dans 

Les Contemplations (« À propos d’Horace », 1856), il critique la brutalité 

d’un enseignement autoritaire qui abrutit les enfants, assimilés à des « 

bêtes de somme » enfermées. À cette école punitive, il oppose l’idéal d’une 

pédagogie douce et bienveillante, où le maître suscite le désir de savoir et 

accompagne l’éveil de l’esprit. L’éducation doit ainsi élever l’individu, le 

rendre libre et contribuer à une société plus juste. Cette vision se déploie 

dans Les Quatre Vents de l’esprit (1881), où Hugo élargit son propos : 

l’instruction est la condition du progrès collectif, de la sortie des « 

ténèbres » vers la « lumière ». Sa parole mêle critique polémique, images 

prophétiques et métaphores lumineuses, conférant à l’éducation une 

dimension à la fois spirituelle, poétique et universelle. 

 

 

Jules Vallès, L’Enfant, 1869 (chapitre XV)  

 

Jules Vallès (1832-1885), dans L’Enfant (1869), propose une critique 

acerbe du système éducatif du XIXᵉ siècle à travers son double, Jacques 

Vingtras. Il raconte ses souvenirs d’écolier en adoptant une écriture vive, 

familière et fragmentée, qui restitue la voix et les émotions de l’enfant. 

L’école apparaît comme un lieu d’aliénation : vocabulaire pénitentiaire, 

accumulation de punitions arbitraires, injustice incarnée par Turfin, qui 

favorise les élèves socialement privilégiés. Loin de permettre l’émancipation, 

l’institution scolaire renforce ainsi les inégalités et étouffe la créativité.  

Mais Vallès choisit l’ironie et l’hyperbole plutôt que le pathétique : il tourne 

en dérision ses maladresses et exagère ses souffrances pour transformer la 

douleur en satire. Son témoignage dénonce une école oppressive et appelle à 

une éducation plus juste, respectueuse et libératrice. 



 

.Rudyard Kipling, Le Livre de la jungle (1894) 

 Rudyard Kipling (1865-1936), dans Le Livre de la Jungle (1894), conçoit 
l’éducation comme un apprentissage intégré à la vie et à la nature. Mowgli, 

enfant humain, grandit parmi les animaux et reçoit de chacun un 

enseignement spécifique : Baloo lui transmet la prudence et les règles de 

survie, Bagheera lui apprend l’agilité et l’indépendance, tandis que Père Loup 

l’initie à l’écoute attentive de l’univers. L’éducation vise à l’autonomie, à la 

force physique et à l’adaptation, plutôt qu’à l’acquisition formelle de savoirs 

scolaires. La société animale est harmonieuse et organisée, où chaque 

individu contribue à l’apprentissage du jeune héros, montrant que la 

transmission et l’émancipation passent par l’expérience et l’observation. 

Kipling utilise l’anthropomorphisme et des descriptions sensorielles riches 

pour faire sentir la complexité de la jungle et l’attention portée aux détails. 

À travers ce récit, il valorise une éducation naturelle, pragmatique et 

bienveillante, qui prépare Mowgli à affronter le monde tout en remettant en 

cause l’opposition simpliste entre nature et culture. 

 
 

 

Colette, Claudine à l’école, 1900. 
 

Colette a publié sous le nom de son mari la série romanesque d’inspiration 

autobiographique des « Claudine », qui raconte les interrogations et 

l’émancipation d’une adolescente, sur un ton dont la franchise a fait 

scandale.  

Colette décrit l’éducation des filles et des garçons dans une école de village 

à la fin du XIXᵉ siècle, soulignant leur assignation à des rôles stéréotypés. 
Les filles réalisent des travaux délicats de couture et d’ameublement, liés à 

la sphère domestique et à la séduction, tandis que les garçons s’exercent à 

la menuiserie et à la sculpture, valorisant technicité et habileté. La 

narratrice adopte un ton ironique et héroï-comique, utilisant hyperboles, 

énumérations et discours indirect libre pour critiquer ces inégalités et 



montrer la superficialité de l’apprentissage. À travers ce récit 

autobiographique, Colette met en lumière la transmission genrée des savoirs 

et invite à réfléchir à l’émancipation féminine, tout en dénonçant les 

contraintes sociales qui enferment les élèves dans des rôles prédéfinis. 

 

Aldous Huxley, Le Meilleur des mondes, 1932. 
 
        Huxley imagine dans la contre-utopie du  meilleur des mondes une 

société futuriste où l’éducation est entièrement mécanisée et conditionnée 

pour maintenir l’ordre social. Dès l’enfance, les individus sont formatés pour 

accepter leur caste, leurs désirs et leurs comportements, abolissant toute 

autonomie et curiosité naturelle. Le discours pédagogique du directeur de 

conditionnement, précis et didactique, dévoile la logique collective et 

utilitariste de l’enseignement : l’émancipation est niée au profit de la 

conformité et de la consommation. Huxley met en évidence les dangers d’une 

transmission du savoir instrumentalisée et dénuée de liberté. La narration 

vivante, ponctuée de dialogues explicatifs, implique le lecteur dans 

l’observation de cette éducation déshumanisante et critique les effets d’un 

contrôle social total. 

 

 

  

« Le cancre », Prévert, Paroles, 1946  
 

Prévert, poète du XXème,  célèbre le refus des normes scolaires strictes et la 

singularité de l’élève.  

Dans Le Cancre, l’enfant qui échoue n’est pas condamné mais valorisé pour son 

imagination et sa capacité à apprendre autrement. La poésie libre, rythmée par 

des répétitions et un langage simple, exprime une pédagogie émancipatrice qui 

privilégie la créativité, l’expérience et la curiosité.  



L’auteur montre qu’on peut apprendre de manière vivante et amusante, plutôt 

que selon des règles strictes, et que respecter chaque élève aide à son 

émancipation.  

Simone de Beauvoir, Le Deuxième Sexe, 1949 
Romancière et philosophe, Simone de Beauvoir s’est intéressée aux questions 

féministes et a lutté pour la libération des femmes. Dans son essai Le 

Deuxième Sexe, elle analyse l’éducation différenciée des filles et des garçons, 

montrant que l’inégalité n’est pas naturelle mais culturelle. Les filles sont 

socialisées à la passivité et à la conformité, tandis que les garçons apprennent la 

liberté et l’affirmation de soi. on a conservé́ la fameuse maxime : « On ne 

nait pas femme, on le devient. » Par des exemples précis et des anecdotes 

personnelles, l’autrice démontre comment la transmission de stéréotypes limite 

l’émancipation féminine et produit un cercle vicieux de résignation. Son style 

combine argumentation logique, analyses empiriques et réflexions philosophiques 

pour convaincre le lecteur. 

 

 

 

La lettre que Camus adresse à son instituteur après avoir reçu le prix Nobel 

en 1857 : 19 novembre 1957  

 

  

Le Premier homme, A. Camus, 1994.  

 

Albert Camus, dans sa Lettre à son instituteur (1957) et Le Premier Homme 

(publié posthume en 1994), célèbre l’éducation comme vecteur d’émancipation et 

de reconnaissance individuelle. Issu d’un milieu modeste à Alger, il doit sa 

découverte du monde et sa réussite intellectuelle à l’attention et à l’exemple de 

son instituteur, qui lui transmet non seulement des connaissances mais aussi la 

confiance en soi. Dans Le Premier Homme, la narration sensorielle et détaillée 

montre comment M. Bernard rend l’apprentissage vivant et motivant, utilisant 

collections de minéraux, herbiers et expériences concrètes, tout en partageant 



des aspects de sa vie personnelle. Camus valorise ainsi une pédagogie fondée sur 

la curiosité, la bienveillance et le respect de l’élève, faisant de l’éducation un 

instrument de libération et d’élévation intellectuelle, capable de compenser les 

inégalités sociales et de révéler le potentiel de chacun. 

 

Virginie Despentes, King Kong Théorie, Grasset, 2006 

  

Virginie Despentes, dans King Kong Théorie (2006), s’inscrit dans le contexte 

contemporain du féminisme et de la critique des normes sociales. Elle analyse la 

construction des genres et la manière dont l’éducation, dès l’enfance, impose des 

rôles distincts aux garçons et aux filles, limitant leur émancipation. Elle plaide 

pour une paternité active, capable de transmettre aux enfants force, autonomie 

et esprit critique, et libérée des stéréotypes sexistes. Son écriture directe, 

incisive et argumentative mêle exemples concrets, anecdotes personnelles et 

analyses sociopolitiques pour dénoncer les contraintes imposées par la société 

patriarcale. Dans cette perspective, l’éducation devient un outil de libération 

individuelle et collective, permettant de contester et de transformer les normes 

établies. 

 

Chagrin d’école, D. Pennac, 2007 

Dans le contexte de l’école contemporaine française, Pennac, ancien « 
cancre » devenu enseignant, interroge la manière dont l’école peut 
transformer la solitude et la honte de l’élève en apprentissage. Il valorise 
une pédagogie basée sur l’attention individuelle, la patience et la 
bienveillance, où l’enseignant accompagne les élèves pas à pas, encourage 
leurs efforts et respecte leur rythme. Son écriture mêle récit 
autobiographique et réflexion argumentative, alternant exemples concrets et 
expériences vécues pour montrer que l’émancipation passe par une relation 
éducative attentive. L’éducation devient ainsi un instrument de 
reconnaissance, de motivation et d’élévation intellectuelle. 

L’École Des Justes - Brian-Kevin Charbon 2020  



Dans le contexte actuel de débats sur l’efficacité du système scolaire, 

Charbon distingue l’enseignant du professeur, valorisant ce dernier pour sa 

capacité à adapter l’enseignement aux besoins individuels des élèves. Il 

dénonce la rigidité et la passivité de certains enseignants et plaide pour une 

éducation centrée sur l’accompagnement, le respect du rythme et la 

transmission active des savoirs. Son style, proche de l’essai engagé, 

combine argumentation morale et exemples concrets pour montrer que 

l’éducation peut libérer le potentiel de chacun et permettre à tous de 

progresser collectivement. 

« Le cancre nostalgique », Daniel Picouly, 2014  

 

Picouly, dans un contexte contemporain où l’école valorise souvent la 

conformité et la performance, célèbre la liberté et la créativité des élèves 

« cancre ». À travers ses souvenirs personnels, il montre comment l’erreur 

et le jeu peuvent devenir des outils d’apprentissage et de découverte. Son 

écriture vivante, humoristique et poétique transforme les fautes en 

occasions d’imagination et de plaisir intellectuel. Il défend une éducation 

sensible et ludique, qui respecte l’individualité de l’enfant et encourage sa 

curiosité, faisant de l’apprentissage un vecteur d’émancipation et de 

construction personnelle. 

 

 

 

 


